**《以弗所书》与基督徒生活5**

**一、《以弗所书》综述：四大奥秘与属灵争战**

**二、基督徒生活的超越性根本：上帝的计划我们的参与**（弗1:1-14）

**三、基督徒生活的内在性根本1：圣灵的光照与三大何等**（弗1:15-23）

**四、基督徒生活的内在性根本2：上帝的恩典与我们的善行**（弗2:1-10）

**五、基督徒生活的内在性根本3：我们的记念与上帝的圣殿**（弗2:11-22）

**六、基督徒生活的内在性根本4：基督的奥秘与上帝的安排**（弗3:1-21）

**心灵革命：基督福音的奥秘**

1、人的堕落是因为亚当故意背叛上帝的权柄，违背上帝的约法。人的救赎乃是通过耶稣基督这第二个亚当代表并代替我们，甘心乐意地降服在上帝的权柄之下，为我们成全上帝的律法，从而使我们在上帝面前被称为义。

2、世界的救赎和复兴完全是因着基督的救赎，耶稣基督的救赎是世界和平的根基。唯独耶稣基督是和平之君。不管是个人、家庭、社会，还是国家，离开耶稣基督的救赎，就没有真正的和平可言。基督徒的灵修当以耶稣基督的道成肉身为中心，不断地通过自觉地与耶稣基督联合而与上帝联合，通过与耶稣基督的联合而与上帝的子民联合，从而一起参与上帝在历史中的作为。

 3、犹太人和外邦人在基督里藉着福音的合一，此乃上帝对人类社会的计划，这是世上民族和国家的合一，这种合一不是组织和行政上的合一，而是在基督里在真理和爱心上的合一。**“我深知基督的奥秘，这奥秘在以前的时代没有叫人知道，像如今藉着圣灵启示他的圣使徒和先知一样。这奥秘就是外邦人在基督耶稣里，藉着福音，得以同为后嗣，同为一体，同蒙应许”**（弗3:4-6；参考林前2:7；提前3:16）。对于这一基督和福音的奥秘的领受，是我在信主二十多年后才出现的。此前我所领受和强调的是个人性的福音，强调的是个人性的得救。直到后来才的梦圣灵的光照，忽然意识到保罗所强调的“福音的奥秘”、“基督的奥秘”首先不是关乎个人的，而是关乎民族的！“民族福音化”本来就在上帝的计划和旨意之中！

4、当然，在上帝的计划中，这种个人性的得救也是必不可少、至关重要的。基督道成肉身，死里复活，就是要成就上帝的旨意，**“我来了，为要照你的旨意行”**（来10:7）；**“我乐意照你的旨意行，你的律法在我心里”**（诗40:8）；**“耶稣说：我的食物就是遵行差我来者的旨意，作成他的工”**（约4:34）；**“我有当受的洗还没有成就，我是何等迫切呢”**（路12:50）；**“我从天上降下来，不是要照自己的意思行，乃是要按那差我来者的意思行。差我来者的意思就是：他所赐给我的，叫我一个也不失落，在末日却叫他复活”**（约6:38-39）。此处强调基督按照上帝的旨意行

 5、因此，我们强调，要建立基督教文明，关键是要通过“和平演变”的模式，就是“灵魂深处闹革命”，[[1]](#footnote-1) 通过基督徒积极地全方位地传福音，使人在心灵深处产生变革，从而在根本上改变人的生命，提高人的素质，促进整个社会的改良，而不是依靠政治、律法甚至暴力的模式。正如帕斯卡尔向我们所描述的那样：“让我们想象有一大群死囚，他们中每天都有一些人被当众处决，那些活着的人就从他们的同伴的被斩看到了自己的将来，他们悲痛绝望地面面相嘘，等待者末日来临。这就是对人类的境遇的一种绝妙写照。”[[2]](#footnote-2) 要使人摆脱这种可怕的凄惨的境遇，我们必须传福音。当然，我们在本处所说的“传福音”，绝不仅仅是片面地传讲“信耶稣，升天堂”式的传福音，而是耶稣基督所吩咐的以门徒培训为核心的福音使命的完成，而门徒培训的核心就是由师傅担任生命导师，教导门徒通过灵修不断在内在生命中进入、分享基督的奥秘，通过信望爱三大圣徳来培养明智、正直、更勇敢和节制四大公德，使得我们更佳有效地完成上帝赐给的治理全地的文化使命，用我们的美德和善行来吸引人归向耶稣基督。

 6、要真正明白这福音的奥秘，关键不是通过人的见证和道理的说服，关键是圣灵在人心中做工，我们不过是上帝的仆人和器皿。因此，我们不需要运用任何强迫的方式信主，关键是我们要尽我们自己当尽的本分，通过我们的美德和善行来见证耶稣基督的福音，那些得蒙圣灵内在呼召的人自然就会接受福音，归向上帝。因此，在传福音方面，我们反对种种狂热的传福音方式，我们强调的是“教育宣教”、“文明宣教”。在这种教育与文明宣教中，灵修部分乃是核心性、灵魂性的方面，因为真正的教育必然是灵魂的教育，真正的文明也必然是灵魂秩序的和谐。不管在什么教会中，不管我们所在的教会在什么宗派之中，关键是要有圣灵的工作。当我们强调圣灵的工作时，关键是人的心灵得到重生、更新和医治。我们不必局限于历史性的宗派之争，甚至也不必局限于命题性真理之争，关键是我们自己心中要有圣灵的内住和光照。只有经过一定的灵修，我们才能认识、体会这种圣灵的内住和光照。

 7、人人都渴慕和平，人人都渴慕生命的转化。上帝藉着耶稣基督的救赎把和平赐给我们，上帝通过圣灵的工作亲自转化我们的生命，基督和圣灵乃是上帝在世界和历史中做工的两大膀臂。正如韦柏所强调的那样：“全世界在呻吟中等候解救，唯独耶稣基督开了出路。上帝在十字架上为我们战胜了邪恶。他为我们赢得了伟大的胜利。他借着复活，征服了罪的恶果，就是死，于是死不再是我们生命的定论。”[[3]](#footnote-3) 进一步而言，全世界所需要的不仅仅是泛泛而论的福音的宣告，全世界所需要的是灵魂的导师、灵修的指导！

8、麦蒙尼德强调：上帝从来不会借助外在的神迹来改变人的生命。以色列人出埃及，见到了那么多的神迹，他们中间的许多人照样不信上帝，最终倒闭再旷野之中。当初耶稣基督道成肉身再世上侍奉的时候也行了很多神迹奇事，但是当时大部分犹太人不仅不信他，反倒把他钉死在十字架上。最大的神迹就是圣灵在人心中的工作，这一工作使人出死入生，真正成为新造的人，并且成为基督的使者，竭力劝人与上帝和好，为世界带来和平的信息（林后5:17-21）。

9、这种心灵革命所针对的乃是个体之人的“心灵秩序”（the order of heart）。这种心灵秩序经历了四大状态，就是当初受造时的“纯正状态”（the state of innocence），始祖犯罪之后的“堕落状态”(the state of fall)，第三就是人归信之后的“重生状态”（the state of regeneration），及其最后的“得荣状态”（the state of glorification）。

10、此处我们强调福音使命，这一使命乃是生命性的使命。上帝的旨意就是藉着耶稣基督的救赎和圣灵的工作使我们成为新造的人。同时，上帝对于世界历史的旨意和计划也是通过福音使命和文化使命而展开的。此处我们首先强调的就是福音使命。通过“民族福音化”，我们所强调的不仅仅是个人灵魂的得救，也包括民族与民族之间的和解。不管个人来自世上什么样的民族，我们在基督里都成为一家人。福音所要塑造的不仅是个人性的新造的人，也包括群体性的新造的民族。

**1、宣教与上帝的计划。**上帝的使命就是上帝的计划，上帝的计划指向上帝的旨意，而上帝的使命就是完成他自己的计划。在上帝的计划中，人处于一种中心性的地位。莱特在谈及“上帝的使命”时特别强调上帝的计划的五个方面。

**（1）上帝对受造界的计划：**这个计划“包括救赎人类及创造新天新地”，这个计划是宏观性、整体性的计划，关涉到包括人类和其他受造物在内的整个世界历史。这个计划当然是宏观性的，这个计划不仅涵盖人类，也关乎到天使以及其他一切受造物。这个计划的具体实现体现在以下四个具体的计划中。

**（2）上帝对全人类的计划：**这个计划就是“上帝对人类在大地上生活这一广义层面的计划，以及圣经对于人类文化、关系、伦理及行为的教导”。 这个计划在宏观层面指向人的受造、救赎与成全；在微观方面指向上帝对于人类文化的计划，这个计划就是国度的计划，也就是主耶稣基督教导我们所祈求的**“愿你的国降临，愿你的旨意行在地上，如同行在天上”**（太6:10）。在这个国度的计划中，上帝要做我们的上帝，我们要做上帝的子民。上帝吩咐我们按照上帝的律法治理全地、彼此相爱。

**（3）上帝对以色列的计划：**上帝对以色列民族和国家有特殊的计划，这个计划包括上帝对他们的拣选、他们的身份、对万国的责任以及上帝对他们的敬拜及伦理的吩咐。上帝不仅拣选个人，也拣选民族。更准确地说，上帝拣选个人，就是要塑造一个民族。因此，当上帝拣选亚伯拉罕的时候，就明确地吩咐说：**“你要离开本地、本族、父家，往我所要指示你的地去。我必叫你成为大国，我必赐福给你，叫你的名为大，你也要叫别人得福。为你祝福的，我必赐福与他。那咒诅你的，我必咒诅他，地上的万族都要因你得福”**（创12:1-3）；**“我与你立约，你要作多国的父。从此以后，你的名不再叫亚伯兰，要叫亚伯拉罕，因为我已立你作多国的父。我必使你的后裔极其繁多。国度从你而立，君王从你而出”**（创17:4-6）；**“亚伯拉罕必要成为强大的国，地上的万国都必因他得福”**（创18:18）。

**（4）上帝对耶稣基督的计划：**拿撒勒人耶稣在上帝的计划中处于中心性的地位，这个计划包括“他的弥赛亚身份、使命与以色列及万国的关系，还有他的十字架与复活”。[[4]](#footnote-4)上帝在永世之中就有他的计划，这个计划乃是围绕着耶稣基督展开的。因此，我们可以说，历史是上帝的故事，历史也是大写的基督。

**（5）上帝对整个教会的计划：**这个计划包括“信主的犹太人和外邦人群体；后者是亚伯拉罕之约的延伸群体”，上帝对于教会的旨意就是“要他们奉主耶稣基督的名，为着他的荣耀，把祝福带给万国”。[[5]](#footnote-5) 因此，教会是上帝的器皿，这个器皿不是仅仅为自身而存在的，而是被上帝圣化和使用，承担上帝赐给的计划和使命，成为万国万民的祝福。

**2、清教徒的伟大异象与使命。**赖特从“圣经与使命”（the Bible and mission）出发，强调上帝是“使命的上帝”（the God of mission），上帝的教会必然是“使命的教会”、“使命的子民”（the people of mission），整个世界就是上帝与其子民实现其“使命的领域”（the arena of mission）。[[6]](#footnote-6)

布特在《上帝的使命》一书中更是用682页的篇幅阐明：上帝的使命集中体现在《创世纪》1至3章之中，从**“起初，上帝创造天地”**（创1:1），到圣经最后一节经文**“愿主耶稣的恩惠，常与众圣徒同在。阿们”**（启22:21），显明了上帝对于整个世界创造、救赎与成全的计划，其中耶稣基督的救赎乃是根本性的转折点。

这一计划也是“清教徒的伟大异象”（the grand Puritan vision），就是在生活与思想的各个领域中荣耀上帝。具体而言，正如耶稣基督教导门徒所祈祷的那样，上帝的计划就是在历史进程中他的国度在地上的降临与实现，这种上帝的国度在地上的降临与实现乃是通过教会传讲“整全的福音与整全的律法”（total gospel and total divine law）而达成的。[[7]](#footnote-7)

1. 参考王怡，《灵魂深处闹革命》（台北：基文，2012年）。 [↑](#footnote-ref-1)
2. 帕斯卡尔，《思想录》，页43-44。 [↑](#footnote-ref-2)
3. 韦柏，《神圣的拥抱：重寻两千年灵修传统与实践》，页165。 [↑](#footnote-ref-3)
4. 莱特，《宣教中的上帝：颠覆世界的宣教释经学》，李望远译（台北：校园，2011年），中译本序，xxi。 [↑](#footnote-ref-4)
5. 莱特，《宣教中的上帝：颠覆世界的宣教释经学》，中译本序，xxi。此处中文把原文的“mission”翻译为“宣教”显然有些约化，缩小了原文所指向的范围。莱特所强调的mission不仅包括向外性的宣教，也包括内部性的治理。今日教会把“宣教”仅仅局限在宗教领域，在宗教领域又集中在带领个人信主上。这种以个人信主为中心的“宣教”，已经丧失了上帝的使命的宏伟性。此处我们参照原文进行阐释，Chiropter J. H. Wright, *The Mission of God: Unlocking the Bible’s Grand Narrative* (Madison, WI: InterVarsity Press, 2006). [↑](#footnote-ref-5)
6. Chiropter J. H. Wright, *The Mission of God,* p. 28. [↑](#footnote-ref-6)
7. Joseph Boot, *The Mission of God: A Manifestation of Hope for Society* (Toronto, Ezra Press, 2016), p. 25. [↑](#footnote-ref-7)