**《以弗所书》与基督徒生活9**

**一、《以弗所书》综述：四大奥秘与属灵争战**

**二、基督徒生活的超越性根本：上帝的计划我们的参与**（弗1:1-14）

**三、基督徒生活的内在性根本1：圣灵的光照与三大何等**（弗1:15-23）

**四、基督徒生活的内在性根本2：上帝的恩典与我们的善行**（弗2:1-10）

**五、基督徒生活的内在性根本3：我们的记念与上帝的圣殿**（弗2:11-22）

**六、基督徒生活的内在性根本4：基督的奥秘与上帝的安排**（弗3:1-21）

**七、基督徒生活的外在性展现1：教会的合一与爱德的长进**（弗4:1-16）

**八、基督徒生活的外在性展现2：上帝的形象与个人的美德**（弗4:17-32）

1. **外邦人五大特征**
	1. **存虚妄的心行事**
	2. **他们的心地昏昧**
	3. **与上帝所赐的生命隔绝**
	4. **因自己无知，心里刚硬**
	5. **良心丧尽，放纵私欲，贪行种种的污秽**
2. **基督徒生命四大特征**
	1. **听过他的道，领了他的教，学了他的真理**
	2. **脱去你们从前行为上的旧人**
	3. **将你们的心志改换一新**
	4. **穿上新人，这新人是站着上帝的形像造的，有真理的仁义和圣洁**
3. **基督徒生命八大对付**
	1. **弃绝谎言**
	2. **不可含怒到日落**
	3. **不可给魔鬼留地步**
	4. **不要再偷窃**
	5. **污秽的言语一句不可出口**
	6. **不要叫上帝的圣灵担忧**
	7. **除掉一切苦毒、恼恨、忿怒、嚷闹、毁谤，并一切恶毒**
	8. **以恩慈相待，彼此饶恕，正如上帝在基督里饶恕你们一样**

文森特《威斯敏斯德小教理问答释义》

**三十五问：什么是成圣？**

**答：成圣是上帝持续性的工作，出于祂白白的恩典（帖后2:13），使我们整个的人照着上帝的形像被更新（弗4:23-24），并得以愈来愈能向罪而死，向义而活（罗6:4,6）。**

 问1：成圣与称义和收养有什么不同？答：成圣与称义和收养确有不同：

 1．称义和收养是上帝在我们之外的作为﹔成圣则是上帝在我们之内的工作。

 2．称义和收养所成就的是地位上的改变﹔而成圣则使我们心中有实际的改变。

 3．称义和收养一开始就是完全的﹔而成圣则在程度上不断地趋向完全。

 问2：成圣的工作是谁的作为？

 答：1．虽然我们是成圣的主体，但我们并不是我们成圣的作者和有效的缘由﹔我们能够污秽自己，却无法洁淨更新自身。

 2．成圣是上帝的作为，祂藉着祂的圣灵作成我们成圣的功夫。“因为祂从起初拣选了你们，叫你们因信真道，又被圣灵感动，成为圣洁，能以得救”（帖后2:13）。

 问3：在人开始成圣之前，有没有任何使人成圣的恩典在他们里面？

 答：没有。所有的人生来就完全被罪玷污，他们中间任何人的成圣，都是因着上帝白白的恩典。

 问4：我们的成圣在于什么？答：我们的成圣是在于我们按上帝的形像被更新，有知识、公义和圣洁。“穿上了新人，这新人在知识上渐渐更新，正如造他主的形像”（西3:10）。“并且穿上新人，这新人是照着上帝的形像造的，有真理的仁义和圣洁”（弗4:24）。

 问5：我们成圣的主体是什么？ 答：我们成圣的主体是我们的全人，包括我们的悟性、意志、良知、记忆、情感，它们在本质上都得以更新改变﹔还包括我们身体的所有肢体，它们在用途上也被改变，成为义的器皿。

 问6：我们的成圣何时开始？ 答：我们的成圣始于我们的重生和有效的恩召﹔那时，我们的心思得蒙光照，我们的意志也得以更新，所有美德的特质都被灌注到我们的心中。

 问7：我们的成圣是如何进行的？ 答：我们的成圣是逐渐进行的，就是上帝藉着祂的护理，特别是藉着祂的赐恩之道，更多地向我们传递祂的圣灵和恩典。

 问8：何时我们的成圣达于完全？答：在我们得荣时，我们的成圣达于完全，那时我们就会完全摆脱罪的捆绑，完全与上帝的形像一致。

 问9：成圣分几个部分？答：成圣分两部分：

 1．治死--由此我们能够越来越多地向罪而死。“这样，你们向罪也当看自己是死的”（罗6:11）；

 2．复活--由此我们能够向义而活。“倒要像从死里复活的人，将自己献给上帝，并将肢体作义的器具献给上帝”（罗6:13）。

**基督徒七大美德**

**——选自王志勇《本体、境界与功夫：三路灵修与正常的基督徒生活》**

我们强调恩典论----罪人得救完全、唯独因着上帝的恩典，当然也强调律法论----顺服上帝的唯独完全的标准就是上帝启示的律法，最终自然也会强调美德论----上帝拯救我们的目的是要让我们分别为圣，成为属于上帝的子民。不强调上帝的恩典，我们对美德的强调就会沦落为自高自大的道德主义、律法主义；不强调个人的美德，我们所说的恩典就会蜕变成廉价的恩典和反律主义。不强调上帝的律法，我们就丧失了基本的标准和常识，我们所说所做的一切就都没有任何含义和意义。不情调圣徒的美德，没有分别为圣的操练和功夫，我们一切的信仰不过是自欺欺人，假冒为善。

谈及信德、望德、爱德三大美德，最关键的一节经文是：“如今常存的有信，有望，有爱；这三样，其中最大的是爱”（林前13：13）。新派神学由此经文得出“爱德高于信德”的结论，[[1]](#footnote-1) 其实这是别有用心，试图淡化因信称义的教义。“最大的是爱”，此处的比较并不是说爱德比信德更重要，因为没有得救的信心，人所谓的爱不过是个人的邪情私欲而已，丝毫不能得蒙上帝的悦纳。查理斯·赫治认为，从这节经文的上下文来看，此处所指的是在对他人的益处上，爱德要比信德和望德更重要，“信心所拯救的是我们自己，而爱则是有益于他人。”[[2]](#footnote-2) 陈终道在注释这节经文的时候，认为：“我们进到永世里面还有信心，有盼望，也有爱”。[[3]](#footnote-3) 这并不合乎教会传统的解释。马太·普利的注释指出：“考虑到我们在今世的处境，我们有，也应当有三种美德的操练：一是信心，是我们不管靠眼睛，还是靠理性，都无法见到的那些事情的凭据；一是盼望，藉着盼望，我们等待得着上帝所应许给我们的；三是爱，藉着爱，我们以上帝为乐，并显明对上帝的旨意的顺服。在这三者之中，爱是最大的，不管是在它对人的用处上，还是在它的持久性上，使徒保罗在此处所强调的就是爱。当我们来到上帝面前的时候，信心就止息了；当我们在得荣耀的状态中享受上帝的同在的时候，盼望也就止息了；当然，在某些行动上，爱也会止息，但是，作为与上帝同在的喜乐，爱是绝不会止息的，是持续到永恒的。”[[4]](#footnote-4) 加尔文在注释这一节经文的时候说：“前面说到爱是更大的恩赐，这是对前面所述及的内容的总结；但是，在列举前面所提及的各样恩赐的时候，使徒保罗却把信、望、爱放在一起，因为所有这些恩赐都函盖在这一综述之中了。整个服事的目的不就是在信、望、爱这些事上得到教训吗？”[[5]](#footnote-5) 当然，信望爱三德绝不是既然分开的，来自上帝的真实无伪的信德必然落实在望德上，因为我们相信上帝的大能大爱，也必然相信上帝对于这个世界的护理，我们必然对于周围的世界和文化的更新充满盼望，绝不会因为罪恶一时的猖獗就是丧失我们对于整个世界最终都要“万物复兴”、“同归于一”的盼望。苏格兰神学家尹慕瑞因为看到战后整个基督教世界都笼罩在灰沉沉的悲观、失败的分为中，就特别写了《清教徒的盼望》一书来复兴清教徒后千禧年论中深信不疑的得胜得荣之说。今日华人教会，若非真正明白清教徒这种合乎圣经的盼望，我们就会背离圣经，运用我们的《孙子兵法》中国的招数：“三十六计，走为上计！” 从而把“天国的福音”变成“天堂的福音”，故意对于上帝赐给我们的治理全地的使命不闻不顾，所思所言所行都集中在“信耶稣，升天堂”上，对于周围的世界和文化没有任何影响和贡献。当然，信德落实在望德上，望德也必然落实在爱德上。真正的盼望必然激发我们的爱心，否则我们就是因为罪恶的猖獗、教会的软弱、内心的挣扎而心灰意冷，变得不冷不热！因此，保罗如此激励罗马的圣徒：“我们既因信称义，就借着我们的主耶稣基督，得与上帝相和。 我们又借着他，因信得进入现在所站的这恩典中，并且欢欢喜喜盼望上帝的荣耀。不但如此，就是在患难中，也是欢欢喜喜的。因为知道患难生忍耐。忍耐生老练。老练生盼望。盼望不至于羞耻，因为所赐给我们的圣灵将上帝的爱浇灌在我们心里”（罗5:1-5）。

信、望、爱这三大圣德主要集中在我们与上帝的关系上，其中信德是根本，望德是动力，而爱德则是最集中的体现。信德乃是基石，是我们可以生根建造；望德帮助我们鼓起勇气，向着终点直跑；爱德使我们今生今世就开始经历到上帝的同在和甜蜜。接下来我们所谈的四大美德又称“四大枢德”，乃是三大圣德在基督徒实际生活中的具体体现。因为这“四大枢德”都是 指向我们与他人的关系，特别是在公共生活中，因为我们在本书中也称之为“四大公德”。

前三者为根本，后四者为果子。若是没有合乎圣经的信德、望德、爱德，就谈不上上帝所喜悦的任何德行。我们一切所谓的善行，若是没有基督宝血的洁净，在上帝面前不过是污秽的衣裳。同时，如果仅仅强调三大圣德，却不落实在明智、公义、勇敢和节制这四大社会性美德或公德上，我们的信仰就与现实生活没有任何关系。所谓的信德、望德和爱德，就都是空概念，没有任何实质性的意义和作用。上帝呼召我们，用他的恩典装备我们，目的就在于使我们在这个世界上发挥光与盐的作用，也就是通过我们的美德与善行使这个世界得以更新和圣化。因此，基督徒必须注重在具体的现实生活中活出基督的品格来，这乃是最有力量的见证。这种道成肉身的侍奉乃是真正地效法基督，也是最好的传福音的方式。因此，雅和博经学不是不注重传福音，而是注重按照圣经中所启示的方式传讲圣经中所启示的福音。从这个意义上说，信德、望德和爱德的最终落实和体现乃是四大枢德，这四大枢德直接关涉到基督徒的生命见证。

对于奥古斯丁而言，基督徒美德的根本就是对上帝的爱，而这四大公德就是这种爱的四种形式和体现。节制是把自己全然付出给所爱者的爱，勇气是乐意为所爱者承担一切的爱，公义是单单服事所爱者的爱，明智是以睿智分辨阻力与助力的爱。因此，这四大美德就是具有正确形态和正确导向的爱，是爱德的具体体现和落实。

明智、公义、勇敢和节制被称为四大品德。这四大品德在不信的人身上有一定程度的存在，在已经归正的人身上更加显明出来。基督教固然不是道德性的说教，因着上帝的恩典而重生的生命也不是道德性的更新。但是，真正得救的人必定有各样光明的果子结出来。因此，我们强调这四大品德，不是述说人的荣耀，而是激励已经信主的人确确实实结出果子来与悔改的心相称。这些品德都是使得成圣的恩典在人身上作工的结果。正如使徒彼得所说的那样：“有了信心，又要加上德行；有了德行，又要加上知识；有了知识，又要加上节制；有了节制，又要加上忍耐；有了忍耐，又要加上敬虔；有了敬虔，又要加上爱弟兄的心；又了爱弟兄的心，又要加上爱众人的心。你们若充充足足地有这几样，既必使你们在认识我们的主耶稣基督上不至于闲懒不结果子”（彼后1:5-9）。

这七大美德都是人内在的心灵的力量。之所以被称为美德，是因为这些德性本身合乎上帝的旨意或律法。从生命的角度来看，这些美德本身都是能力，乃是基督徒当有的“德商”。今日社会注重的是人们不择手段、追逐金钱、权力的能力，但是我们真正需要的则是内在的心灵的力量。这七大美德是心灵之中积极的倾向和能量，能够使得我们充分地发挥出上帝赐给我们的生命的潜能，使得我们得享丰盛的生命，也成为更多人的祝福。

1. 田童心：《神学的觉悟》，宗教文化出版社，2003年，129页。此人为南京金陵协和神学院教师，此君在书中反复引用“中国基督教会的丁光训主教”的意见为权威，显然不能排除在政治上附和的嫌疑。但他指出并反对当今中国基督教会那种因信废行的道德虚无主义，却有其道理。 [↑](#footnote-ref-1)
2. Charles Hodge， *I&2 Corinthians* (The Banner of Truth Trust, 2000), P. 276. [↑](#footnote-ref-2)
3. 陈终道，《新约书信读经讲义》，中国基督教协会，1998年，341页。 [↑](#footnote-ref-3)
4. *Matthew Poole's Commentary on The Holy Bible* (Mclean, Virginia, MacDonald Publishing Company), Vol. III, p. 587. [↑](#footnote-ref-4)
5. 加尔文：《哥林多前书注释》。 [↑](#footnote-ref-5)